Biicher

«Du hast grosse Lust auf Krieg?»

Erasmus von Rotterdams epochaler Friedensappell ist 500 Jahre alt.
Er wirkt frisch, wie fiir unsere Zeit geschrieben.

Kurt Steinmann

Erasmus von Rotterdam: Die Klage des Friedens.
Aus dem Lateinischen von Kurt Steinmann.
Insel-Verlag, Neuauflage 2024. 116S., Fr. 16.50

s gibt in den geschichtlichen Abliufen
E gelegentlich enge Zeitfenster, in denen

sich kurz die Moglichkeit auftut, dass
Wirklichkeit wird, was vorher und nachher un-
denkbar scheint. Die Griechen prigten dafiir
den Begriff kairos.

Einen winzigen Augenblick schien es, als
konnte die endlose Kette der Kriege unter-
brochen werden. Nach mehreren zwischenstaat-
lichen Abkommen hatten sich die verfeindeten
dynastischen Parteien Europas darauf geeinigt,
am 2.Februar 1517 in Cambrai einen inter-
nationalen Friedenskongress abzuhalten. Zu

«Nun haben sich die Dinge so
entwickelt, dass man dem Frieden
einen Grabstein setzen muss.»

lange hatten sich Deutsche und Franzosen um
das Erbe Karls des Kiihnen und insbesondere um
die MachtinItalien gestritten, zu weit hatte sich
derFlichenbrand der Kriege mit der Beteiligung
Englands, Spaniens und besonders des kriegs-
freudigen Papstes JuliusII. durch ganz Europa
gefressen.

Aber die Hoffnung zerrann so schnell, wie sie
gekommen war. Zuerst wurde das Gipfeltreffen
der Fiirsten auf den April verschoben, dann ab-
gesagt. Die Geschichte nahm eine Wendung,
die Erasmus 1523 beklagt hat: «Nun haben sich
die Dinge so entwickelt, dass man dem Frieden
einen Grabstein setzen muss, da ja keine Hoff-
nung besteht, dass er wieder einmal obenauf-
schwingen wird.» Erasmus, der zeitlebens an
der Friedlosigkeit Europaslitt, erhielt den Auf-
trag zur Abfassung der «Klage des Friedens»,
der «Querela pacis», von Jean le Sauvage, dem
Kanzler des Burgunderherzogs Karl, des spi-
teren Karl V. Sie sollte alle pazifistischen Krif-
te fiir den geplanten Friedenskongress mobi-
lisieren.

68

Mitder Absage der Friedensverhandlungen war
die Schrift,nimmt man den politischen Zweck,
dem sie dienen sollte, zum Massstab, bei ihrem
Erscheinen (im Dezember 1517 in Basel) bereits
tiberholt. Aber weit iiber die aktuelle Politik
hinaus wurde von den Zeitgenossen und erst
recht von spiteren Generationen deren zeitlose
Giiltigkeit erkannt: «Die Klage des Friedens»
ist ein Kondensat der gesamten erasmischen
Friedenskonzeption.

Griuel des Krieges

Dieser «Psalm christlicher Eintracht», wie Hul-
drych Zwingli ihn nennt, wurde bald aus dem
Latein, der einzigen Sprache, in der Erasmus
publizierte, iibersetzt, so auch vom Leutepredi-
ger Leo Jud in Ziirich im Jahr 1521 ins Deut-
sche. 1525 verurteilte die Pariser theologische
Fakultit das Manuskript der ersten franzosi-
schen Ubersetzung der «Querela» und liess es
offentlich verbrennen. Deren Urheber, Louis
de Berquin, wurde 1529 als riickfilliger Ketzer
hingerichtet, primir unter dem Vorwand, ein
Sympathisant Luthers zu sein, aber auch, weil
er Erasmus’ Friedensthesen in seine Mutter-
sprache tibertragen hatte.

Erasmus hatdie Klage tiber den heillosen Zu-
stand der Welt der Pax, der Personifikation des
Friedens, in den Mund gelegt. Dadurch gewinnt
die Darstellung an Lebendigkeit und Eindriick-
lichkeit. Es ist keine theoretische, sondern eine
stark rhetorisch geprigte Abhandlung, die tiber
weite Strecken Appellcharakter hat. Dazu Eras-
mus’ Zeiten die Monarchie als Staatsform die
Regel ist, wendet sich die Pax an einen Fiirsten,
der stellvertretend fiir alle Machttriger steht.

In einer bewegenden Gegeniiberstellung
werden gegen Ende der Schrift die Vorteile des
Friedens und die Nachteile des Krieges gegen-
einander aufgerechnet. Auch eine rein rationale
Argumentation macht die Absurditit des Krieges
evident. In krassen Bildern, die an einen Brue-
ghel oder Bosch gemahnen, treten uns die Schre-
cken und Verheerungen des Krieges vor Augen.

Er richtet auch in den Seelen der Kriegs-
teilnehmer unermesslichen Schaden an, der nach
Kriegsende weiterwirkt, ist doch die Hemm-

schwelle zum T6ten in den blutigen Kampfen
drastisch herabgesetzt worden. Der finanziel-
le Aufwand fiir die Riistung ist unsinnig, denn
die dafiir dem Volk abgepresste Summe kénnte
besser fiir sinnvolle Zwecke eingesetzt werden.
«Sub specie mortis» (unter dem Gesichtspunkt
des Todes) sind alle Kriegsmotive licherlich.
Wer denkt heute nicht an die Verwiistungen
durch die Kriege in der Ukraine, in Palistina,
im Libanon, im Sudan, in Jemen, wenn er die
folgenden Klagen der Pax liest:

«Du hast grosse Lust auf Krieg? Zuerst er-
wige, von welcher Art der Friede ist, von wel-
cher Art der Krieg, was jener an Gutem, was
dieser an Bosem mit sich bringt, und dann be-
rechne, ob es sich lohnt, den Frieden mit dem
Krieg zu vertauschen. Wenn etwas wirklich
bewundernswert ist, dann ein Reich, das mit
seinen vortrefflich angelegten Stidten, seinen
wohlbestellten Feldern, seinen mustergiiltigen
Gesetzen, seinen tiberaus angesehenen Wissen-
schaften und seinem hohen Stand der Moral
in jeder Hinsicht in Bliite steht. Nun aber be-
denke: Diese gliicklichen Verhiltnisse stiirze
ich unweigerlich in ein Chaos, wenn ich Krieg
fiihre.

Was fiir den Frieden spricht

Wenn dudagegen einmal die Ruinen der Stidte
gesehen hast, die niedergerissenen Doérfer, die
ausgebrannten Kirchen, die ver6deten Felder,
und diesen bejammernswerten Anblick in sei-
ner ungeschminkten Wirklichkeit erfasst hast,
so bedenke, dass dies die Frucht des Krieges ist.
Wenn du es fiir etwas Bedriickendes hiltst, ein
verbrecherisches Pack gedungener S6ldner in
dein Land zu fiihren, [...] so bedenke, dass dies
die Bestimmung des Krieges ist. Wenn du Raub-
zlige verabscheust: Eben diese lehrt der Krieg.
Wenn du Mord verfluchst: Eben diesen erlernt
man im Krieg. [...] Wenn du Vergewaltigung,
Blutschande und noch Niedertrichtigeres fiir
scheusslich hiltst, so wisse: Der Krieg ist der
Lehrmeister all dieser Teufeleien. [...] Im Krieg
haben die drgsten Verbrecher das Sagen, und die,
die man im Frieden an den Galgen brichte, spie-
lenin Kriegen selbstverstindlich die Hauptrolle.

Weltwoche Nr. 44.24



Stelle dir den gerechtesten
Kriegsgrund vor, stelle dir sei-
nen giinstigsten Ausgang vor,
[...Jund sieh dann zu, ob es sich
so sehr gelohnt hat zu siegen.
Kaum einmal gelingt ein un-
blutiger Sieg.[...] Um ein Stidt-
chen auszul6schen, wie viele Be-
lagerungsmaschinen und Zelte
braucht es da? Du musst eine
provisorische Zeltstadt anlegen,
um eine wirkliche Stadt zu zer-
storen, aber fiir eine kleinere
Summe hitte man eine andere,
richtige Stadt erbauen kénnen.»

Frieden ist die Voraussetzung
jeglichen Gedeihens, Krieg der
Verursacher hochster Not. Alles
empfiehlt den Frieden: die fra-
gile und ephemere Natur des
Menschen, die auch ohne selbst-
bewirktes Leid genug an Plagen
zu tragen hat, die Gemeinschaft
in Christus und die Pax als Quel-
le allen menschlichen Gliicks.
Die universelle Harmonie in
Makro- und Mikrokosmos von
den Himmelskdrpern bis zu den
Mineralien rit zur Eintracht; al-
lein die Menschen, im Krieg
unter die Stufe der Tiere fallend,
trachten einander zu vernichten,
angefiihrt von den von Ehrgeiz,
Zorn, Habsucht und Dummbheit
bestimmten Fiirsten.

Die Kriege haben ihren Ur-
sprung vorwiegend in den Am-
bitionen der Michtigen. Sie werden auf Kosten
des Volkes gefiihrt, das an diesen Stérungen
der Ordnung iiberhaupt kein Interesse hat.
«Schindliche und lippische Griinde» lassen die
Fiirsten zu den Waffen greifen. Als Rezepte zur
Friedenssicherung schligt die Pax unter ande-
rem das Verbot der Verdusserung irgendeines
Teils des Hoheitsgebietes vor. Die Fiirsten soll-
ten einmal definitiv die Grenzen ihrer Macht-
sphiren anerkennen.

Im Konfliktfall gelte Toleranz, bisweilen
miisse zur Friedenserhaltung auch Geld ein-
gesetzt werden. Die Christen sollten «eine Am-
nestie der fritheren Missetaten» beschliessen
und in gemeinsamen Beratungen mitaller Kraft
umden Frieden ringen. Alle sind aufgerufen,am
Friedensprozess teilzunehmen. In der Politik
muss ein Paradigmenwechsel stattfinden: statt
Gewaltanwendung Toleranz, Wille zum Aus-
gleich und Versohnungsbereitschaft. Vor allem
sollten der tibersteigerte Nationalismus und der
masslose Vaterlandskult iiberwunden werden
durch das Ideal eines vereinigten Europas, das
sichim Glauben, in der Bildung, Kultur und der
libernationalen Gemeinschaftssprache des hu-
manistischen Lateins geistig als Einheit begreift.

Weltwoche Nr. 44.24
Bild: Hans Holbein der Jiingere (1497/1498-1543), Wikipedia

Ideal eines friedlichen Europas: Humanist Erasmus.

Die Sicht des Erasmus auf den Menschen ist tief
pessimistisch. Er glaubte zu erkennen, dass im
Menschen destruktive statt konstruktive, ne-
krophile statt biophile und misanthropische
statt philanthropische Krifte wirken.

Albert Einstein wird diesem Gedanken (im
Briefwechsel mit Sigmund Freud 1932) ent-
schieden zustimmen: «Im Menschen lebt ein

Es mag sein, dass Erasmus allzu
sehr an die Lehr- und Lernbarkeit
des Sittlichen glaubte.

Bediirfnis zu hassen und zu vernichten. Diese
Anlage ist in gewohnlichen Zeiten latent vor-
handen;[...] siekann aberleicht geweckt und zur
Massenpsychose gesteigert werden. [...] Gibt es
eine Moglichkeit, die psychische Entwicklung
der Menschen so zu leiten, dass sie den Psycho-
sen des Hasses und des Vernichtens gegeniiber
widerstandsfihiger werden?» (Diogenes 1996)
Das Uberleben der Menschheit hingt heute
von Faktoren ab, von denen Erasmus nichts
wissen konnte. Soll der 6kologische Kollaps
verhindert werden, muss die Zahl der Men-

schen auf unserem Planeten zu-
mindest stabilisiert werden. Die
Beanspruchung der Naturvor-
kommen, der Energieverbrauch
und die Abfallerzeugung miissen
dringend begrenzt,das Arsenal der
atomaren, biologischen und che-
mischen Waffen muss abgebaut
und schliesslich vernichtet werden.

«Durch Leiden Erkenntnis»
Selbstverstindlich gehort eine ge-
rechte Weltwirtschaftsordnung,
die entschieden den Kampf gegen
den Hunger, diesen «stillen Geno-
zid» (Jean Ziegler), und gegen die
Armut aufnimmt, zu den Voraus-
setzungen des Weltfriedens. Un-
abdingbar fiir den Frieden istauch
die gegenseitige Achtung der Welt-
religionen unter Verzicht auf jeg-
lichen Superiorititsanspruch.

Erasmus’ Thesen zur Schaffung
und Erhaltung des Friedens sind
nun aber trotz der fundamental
verschiedenen Komplexitit der
Probleme von einst und jetzt, die
sich schon aus der ungeheuren
Erweiterung des geografischen
Raumsergibt, in vielerlei Hinsicht
noch immer und auf immer giiltig.

Seine Friedensargumente lei-
tet er aus zwei Quellen her: aus
der menschlichen Vernunft und
dem Glauben. Wihrend uns die
rationalen Argumentationen zur
Kriegsvermeidungauch heute ein-
leuchten, sind die aus den Geboten Christi im
Evangelium gewonnenen Begriindungen der
erasmischen Friedensutopie fiir einen gros-
sen Teil der Menschheit nicht der explizit be-
stimmende Massstab.

Es mag sein, dass Erasmus als spiter Nach-
fahre des Sokrates in seinem Vertrauen auf die
Vernunft allzu sehr an die Lehr- und Lernbar-
keitdes Sittlichen glaubte und dassihm die Ein-
sichtindie politischen Realititen und Mechanis-
men der Machtsowie der Sinn fiir das Irrationale
in den geschichtlichen Prozessen nicht in aus-
reichendem Mass zu Gebote standen. Sein Kern-
gedanke indes ist nach wie vor giiltig: Es kann
auf Dauer keinen Frieden geben ohne eine
grundlegend geistig-sittliche Erneuerung der
Menschheit.

Wie soll sich diese vollziehen? Der gliubig
Hoffende unserer Zeit mag an den Einbruch
des Geistes von aussen denken, der Rationalist
und Desillusionierte eher an die Erfahrung des
dschyleischen pathei mathos, der «Erkenntnis
durch Leiden».

Der hier abgedruckte Text ist ein Vortrag, den

Kurt Steinmann im Rahmen von «Erasmus klingt —
Festival Lab» 2024 in Basel gehalten hat.

69



