
68 Weltwoche Nr. 44.24

Bücher

«Du hast grosse Lust auf Krieg?»
Erasmus von Rotterdams epochaler Friedensappell ist 500 Jahre alt. 
Er wirkt frisch, wie für unsere Zeit geschrieben. 

Kurt Steinmann

Erasmus von Rotterdam: Die Klage des Friedens. 
Aus dem Lateinischen von Kurt Steinmann.  
Insel-Verlag, Neuauflage 2024. 116 S., Fr. 16.50

Es gibt in den geschichtlichen Abläufen 
gelegentlich enge Zeitfenster, in denen 
sich kurz die Möglichkeit auftut, dass 

Wirklichkeit wird, was vorher und nachher un-
denkbar scheint. Die Griechen prägten dafür 
den Begriff kairos.

Einen winzigen Augenblick schien es, als 
könnte die endlose Kette der Kriege unter-
brochen werden. Nach mehreren zwischenstaat-
lichen Abkommen hatten sich die verfeindeten 
dynastischen Parteien Europas darauf geeinigt, 
am 2. Februar 1517 in Cambrai einen inter-
nationalen Friedenskongress abzuhalten. Zu 

lange hatten sich Deutsche und Franzosen um 
das Erbe Karls des Kühnen und insbesondere um 
die Macht in Italien gestritten, zu weit hatte sich 
der Flächenbrand der Kriege mit der Beteiligung 
Englands, Spaniens und besonders des kriegs-
freudigen Papstes Julius II. durch ganz Europa 
gefressen.

Aber die Hoffnung zerrann so schnell, wie sie 
gekommen war. Zuerst wurde das Gipfeltreffen 
der Fürsten auf den April verschoben, dann ab-
gesagt. Die Geschichte nahm eine Wendung, 
die Erasmus 1523 beklagt hat: «Nun haben sich 
die Dinge so entwickelt, dass man dem Frieden 
einen Grabstein setzen muss, da ja keine Hoff-
nung besteht, dass er wieder einmal obenauf-
schwingen wird.» Erasmus, der zeitlebens an 
der Friedlosigkeit Europas litt, erhielt den Auf-
trag zur Abfassung der «Klage des Friedens», 
der «Querela pacis», von Jean le Sauvage, dem 
Kanzler des Burgunderherzogs Karl, des spä-
teren Karl V. Sie sollte alle pazifistischen Kräf-
te für den geplanten Friedenskongress mobi-
lisieren.

Mit der Absage der Friedensverhandlungen war 
die Schrift, nimmt man den politischen Zweck, 
dem sie dienen sollte, zum Massstab, bei ihrem 
Erscheinen (im Dezember 1517 in Basel) bereits 
überholt. Aber weit über die aktuelle Politik 
hinaus wurde von den Zeitgenossen und erst 
recht von späteren Generationen deren zeitlose 
Gültigkeit erkannt: «Die Klage des Friedens» 
ist ein Kondensat der gesamten erasmischen 
Friedenskonzeption.

Gräuel des Krieges

Dieser «Psalm christlicher Eintracht», wie Hul-
drych Zwingli ihn nennt, wurde bald aus dem 
Latein, der einzigen Sprache, in der Erasmus 
publizierte, übersetzt, so auch vom Leutepredi-
ger Leo Jud in Zürich im Jahr 1521 ins Deut-
sche. 1525 verurteilte die Pariser theologische 
Fakultät das Manuskript der ersten französi-
schen Übersetzung der «Querela» und liess es 
öffentlich verbrennen. Deren Urheber, Louis 
de Berquin, wurde 1529 als rückfälliger Ketzer 
hingerichtet, primär unter dem Vorwand, ein 
Sympathisant Luthers zu sein, aber auch, weil 
er Erasmus’ Friedensthesen in seine Mutter-
sprache übertragen hatte.

Erasmus hat die Klage über den heillosen Zu-
stand der Welt der Pax, der Personifikation des 
Friedens, in den Mund gelegt. Dadurch gewinnt 
die Darstellung an Lebendigkeit und Eindrück-
lichkeit. Es ist keine theoretische, sondern eine 
stark rhetorisch geprägte Abhandlung, die über 
weite Strecken Appellcharakter hat. Da zu Eras-
mus’ Zeiten die Monarchie als Staatsform die 
Regel ist, wendet sich die Pax an einen Fürsten, 
der stellvertretend für alle Machtträger steht.

In einer bewegenden Gegenüberstellung 
werden gegen Ende der Schrift die Vorteile des 
Friedens und die Nachteile des Krieges gegen-
einander aufgerechnet. Auch eine rein rationale 
Argumentation macht die Absurdität des Krieges 
evident. In krassen Bildern, die an einen Brue-
ghel oder Bosch gemahnen, treten uns die Schre-
cken und Verheerungen des Krieges vor Augen.

Er richtet auch in den Seelen der Kriegs-
teilnehmer unermesslichen Schaden an, der nach 
Kriegsende weiterwirkt, ist doch die Hemm-

schwelle zum Töten in den blutigen Kämpfen 
drastisch herabgesetzt worden. Der finanziel-
le Aufwand für die Rüstung ist unsinnig, denn 
die dafür dem Volk abgepresste Summe könnte 
besser für sinnvolle Zwecke eingesetzt werden. 
«Sub specie mortis» (unter dem Gesichtspunkt 
des Todes) sind alle Kriegsmotive lächerlich. 
Wer denkt heute nicht an die Verwüstungen 
durch die Kriege in der Ukraine, in Palästina, 
im Libanon, im Sudan, in Jemen, wenn er die 
folgenden Klagen der Pax liest:

«Du hast grosse Lust auf Krieg? Zuerst er-
wäge, von welcher Art der Friede ist, von wel-
cher Art der Krieg, was jener an Gutem, was 
dieser an Bösem mit sich bringt, und dann be-
rechne, ob es sich lohnt, den Frieden mit dem 
Krieg zu vertauschen. Wenn etwas wirklich 
bewundernswert ist, dann ein Reich, das mit 
seinen vortrefflich angelegten Städten, seinen 
wohlbestellten Feldern, seinen mustergültigen 
Gesetzen, seinen überaus angesehenen Wissen-
schaften und seinem hohen Stand der Moral 
in jeder Hinsicht in Blüte steht. Nun aber be-
denke: Diese glücklichen Verhältnisse stürze 
ich unweigerlich in ein Chaos, wenn ich Krieg 
führe.

Was für den Frieden spricht

Wenn du dagegen einmal die Ruinen der Städte 
gesehen hast, die niedergerissenen Dörfer, die 
ausgebrannten Kirchen, die verödeten Felder, 
und diesen bejammernswerten Anblick in sei-
ner ungeschminkten Wirklichkeit erfasst hast, 
so bedenke, dass dies die Frucht des Krieges ist. 
Wenn du es für etwas Bedrückendes hältst, ein 
verbrecherisches Pack gedungener Söldner in 
dein Land zu führen, [. . .] so bedenke, dass dies 
die Bestimmung des Krieges ist. Wenn du Raub-
züge verabscheust: Eben diese lehrt der Krieg. 
Wenn du Mord verfluchst: Eben diesen erlernt 
man im Krieg. [. . .] Wenn du Vergewaltigung, 
Blutschande und noch Niederträchtigeres für 
scheusslich hältst, so wisse: Der Krieg ist der 
Lehrmeister all dieser Teufeleien. [. . .] Im Krieg 
haben die ärgsten Verbrecher das Sagen, und die, 
die man im Frieden an den Galgen brächte, spie-
len in Kriegen selbstverständlich die Hauptrolle.

«Nun haben sich die Dinge so  
entwickelt, dass man dem Frieden 
einen Grabstein setzen muss.»



69Weltwoche Nr. 44.24

Stelle dir den gerechtesten 
Kriegsgrund vor, stelle dir sei-
nen günstigsten Ausgang vor, 
[. . .] und sieh dann zu, ob es sich 
so sehr gelohnt hat zu siegen. 
Kaum einmal gelingt ein un-
blutiger Sieg. [. . .] Um ein Städt-
chen auszulöschen, wie viele Be-
lagerungsmaschinen und Zelte 
braucht es da? Du musst eine 
provisorische Zeltstadt anlegen, 
um eine wirkliche Stadt zu zer-
stören, aber für eine kleinere 
Summe hätte man eine andere, 
richtige Stadt erbauen können.»

Frieden ist die Voraussetzung 
jeglichen Gedeihens, Krieg der 
Verursacher höchster Not. Alles 
empfiehlt den Frieden: die fra-
gile und ephemere Natur des 
Menschen, die auch ohne selbst-
bewirktes Leid genug an Plagen 
zu tragen hat, die Gemeinschaft 
in Christus und die Pax als Quel-
le allen menschlichen Glücks. 
Die universelle Harmonie in 
Makro- und Mikrokosmos von 
den Himmelskörpern bis zu den 
Mineralien rät zur Eintracht; al-
lein die Menschen, im Krieg 
unter die Stufe der Tiere fallend, 
trachten einander zu vernichten, 
angeführt von den von Ehrgeiz, 
Zorn, Habsucht und Dummheit 
bestimmten Fürsten.

Die Kriege haben ihren Ur-
sprung vorwiegend in den Am-
bitionen der Mächtigen. Sie werden auf Kosten 
des Volkes geführt, das an diesen Störungen 
der Ordnung überhaupt kein Interesse hat. 
«Schändliche und läppische Gründe» lassen die 
Fürsten zu den Waffen greifen. Als Rezepte zur 
Friedenssicherung schlägt die Pax unter ande-
rem das Verbot der Veräusserung irgendeines 
Teils des Hoheitsgebietes vor. Die Fürsten soll-
ten einmal definitiv die Grenzen ihrer Macht-
sphären anerkennen.

Im Konfliktfall gelte Toleranz, bisweilen 
müsse zur Friedenserhaltung auch Geld ein-
gesetzt werden. Die Christen sollten «eine Am-
nestie der früheren Missetaten» beschliessen 
und in gemeinsamen Beratungen mit aller Kraft 
um den Frieden ringen. Alle sind aufgerufen, am 
Friedensprozess teilzunehmen. In der Politik 
muss ein Paradigmenwechsel stattfinden: statt 
Gewaltanwendung Toleranz, Wille zum Aus-
gleich und Versöhnungsbereitschaft. Vor allem 
sollten der übersteigerte Nationalismus und der 
masslose Vaterlandskult überwunden werden 
durch das Ideal eines vereinigten Europas, das 
sich im Glauben, in der Bildung, Kultur und der 
übernationalen Gemeinschaftssprache des hu-
manistischen Lateins geistig als Einheit begreift.

Die Sicht des Erasmus auf den Menschen ist tief 
pessimistisch. Er glaubte zu erkennen, dass im 
Menschen destruktive statt konstruktive, ne-
krophile statt biophile und misanthropische 
statt philanthropische Kräfte wirken.

Albert Einstein wird diesem Gedanken (im 
Briefwechsel mit Sigmund Freud 1932) ent-
schieden zustimmen: «Im Menschen lebt ein 

Bedürfnis zu hassen und zu vernichten. Diese 
Anlage ist in gewöhnlichen Zeiten latent vor-
handen; [. . .] sie kann aber leicht geweckt und zur 
Massenpsychose gesteigert werden. [. . .] Gibt es 
eine Möglichkeit, die psychische Entwicklung 
der Menschen so zu leiten, dass sie den Psycho-
sen des Hasses und des Vernichtens gegenüber 
widerstandsfähiger werden?» (Diogenes 1996)

Das Überleben der Menschheit hängt heute 
von Faktoren ab, von denen Erasmus nichts 
wissen konnte. Soll der ökologische Kollaps 
verhindert werden, muss die Zahl der Men-

Ideal eines friedlichen Europas: Humanist Erasmus.

Bild: Hans Holbein der Jüngere (1497/1498–1543), Wikipedia 

Der hier abgedruckte Text ist ein Vortrag, den  
Kurt Steinmann im Rahmen von «Erasmus klingt –  
Festival Lab» 2024 in Basel gehalten hat. 

schen auf unserem Planeten zu-
mindest stabilisiert werden. Die 
Beanspruchung der Naturvor-
kommen, der Energieverbrauch 
und die Abfallerzeugung müssen 
dringend begrenzt, das Arsenal der 
atomaren, biologischen und che-
mischen Waffen muss abgebaut 
und schliesslich vernichtet werden.

«Durch Leiden Erkenntnis»

Selbstverständlich gehört eine ge-
rechte Weltwirtschaftsordnung, 
die entschieden den Kampf gegen 
den Hunger, diesen «stillen Geno-
zid» (Jean Ziegler), und gegen die 
Armut aufnimmt, zu den Voraus-
setzungen des Weltfriedens. Un-
abdingbar für den Frieden ist auch 
die gegenseitige Achtung der Welt-
religionen unter Verzicht auf jeg-
lichen Superioritätsanspruch.

Erasmus’ Thesen zur Schaffung 
und Erhaltung des Friedens sind 
nun aber trotz der fundamental 
verschiedenen Komplexität der 
Probleme von einst und jetzt, die 
sich schon aus der ungeheuren 
Erweiterung des geografischen 
Raums ergibt, in vielerlei Hinsicht 
noch immer und auf immer gültig. 

Seine Friedensargumente lei-
tet er aus zwei Quellen her: aus 
der menschlichen Vernunft und 
dem Glauben. Während uns die 
rationalen Argumentationen zur 
Kriegsvermeidung auch heute ein-

leuchten, sind die aus den Geboten Christi im 
Evangelium gewonnenen Begründungen der 
erasmischen Friedensutopie für einen gros-
sen Teil der Menschheit nicht der explizit be-
stimmende Massstab.

Es mag sein, dass Erasmus als später Nach-
fahre des Sokrates in seinem Vertrauen auf die 
Vernunft allzu sehr an die Lehr- und Lernbar-
keit des Sittlichen glaubte und dass ihm die Ein-
sicht in die politischen Realitäten und Mechanis-
men der Macht sowie der Sinn für das Irrationale 
in den geschichtlichen Prozessen nicht in aus-
reichendem Mass zu Gebote standen. Sein Kern-
gedanke indes ist nach wie vor gültig: Es kann 
auf Dauer keinen Frieden geben ohne eine 
grundlegend geistig-sittliche Erneuerung der 
Menschheit.

Wie soll sich diese vollziehen? Der gläubig 
Hoffende unserer Zeit mag an den Einbruch 
des Geistes von aussen denken, der Rationalist 
und Desillusionierte eher an die Erfahrung des 
äschyleischen pathei mathos, der «Erkenntnis 
durch Leiden». 

Es mag sein, dass Erasmus allzu 
sehr an die Lehr- und Lernbarkeit 
des Sittlichen glaubte.


